
32

УДК: 141  DOI: 10.31249/chel/2022.04.02

Горбачев М.Д.
ПРОБЛЕМА ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО В ЧЕЛОВЕКЕÓ

Национальный исследовательский университет
«Высшая школа экономики»,

Россия, Москва, mdgorbachevmsu@gmail.com

Аннотация. Рассматривая проблему человеческого в человеке, автор ука-
зывает на способы определения понятия исходя из преследуемой сторонниками
такого термина цели: человеческое как сущность и как отличие. В ходе анализа
ряда направлений и подходов к выделению человеческого – биологического, со-
циального, постгуманистического и ряда других, сгруппированных по тому или
иному объединяющему их признаку, – автор приходит к выводу, что предложен-
ные подходы не справляются со своей задачей. Происходит это главным образом
из-за особенностей самой концепции человеческого в человеке, которая вынуж-
дена объяснять наличие в человеке нечеловеческого, а также неизбежно стано-
вится предположением, что делает невозможным разговор о знании человеческо-
го в человеке. По этой причине автор предлагает отказаться от представленных
способов понимания человеческого в пользу трактовки его как присущего чело-
веку, что решает проблему и при этом не отменяет значимости прямо и косвенно
посвященных ей работ.

Ключевые слова: философская антропология; человек; человеческое; сущ-
ность человека.

Поступила: 07.10.2021      Принята к печати: 18.07.2022

Ó Горбачев М.Д., 2022



Проблема человеческого в человеке

33

Gorbachev M.D.
The issue of human in humanÓ

National Research University “Higher School of Economics”,
Russia, Moscow, mdgorbachevmsu@gmail.com

Abstract. Considering the issue of the human in human, the author points out
the ways of defining the concept based on the goal pursued by the proponents of such a
term: the human as an entity and as a difference. During the analysis of a number of
trends and approaches to the allocation of the human – biological, social, posthumanis-
tic and a number of others, grouped according to one or another characteristic that unites
them – the author comes to the conclusion that the proposed approaches do not cope
with their task, and this happens mainly because of the peculiarities of the concept of
the human in human itself, which is forced to explain the presence of the inhuman in
human, and also inevitably falls into assumptions, which makes it impossible to talk
about the knowledge of the human. For this reason, the author proposes to abandon the
presented ways of understanding the human in favor of interpreting it as what is inherent
in man, which solves the issue and at the same time does not negate the significance of
works directly and indirectly devoted to it.

Keywords: philosophical anthropology; human; human in human; the essence of
human.

Received: 07.10.2021          Accepted: 18.07.2022

Введение

Говоря о человеке, иногда указывают на наличие в нем некое-
го человеческого, что приводит нас к выводу, что в нем есть и что-
то нечеловеческое. В этой работе мы рассмотрим несколько подхо-
дов к определению человеческого и оценим, какой из них более
перспективный, если таковой есть вообще, так как не исключено,
что сама концепция человеческого, скорее, вводит исследователя в
заблуждение и, например, инструментально ограничивает проблем-
ное поле человека, а проблема человеческого в человеке обусловле-
на сложностями, связанными с самим понятием.

Ó Gorbachev M.D., 2022



Горбачев М.Д.

34

Внутри- и внеположенная сущность человеческого

Перед выделением различных способов указания на челове-
ческое нужно рассмотреть саму суть такого указания. Мы считаем,
есть две основных цели введения понятия «человеческое»:
(1) концептуально отличить человека от не человека – как прави-
ло, от животного; (2) определить, в чем из присущего человеку
заключается его сущность: что в нем, как в человеке, главное. Эти
цели могут преследоваться одновременно, и тогда то, в чем заклю-
чается сущность человека, будет и тем, что отличает его от чего-то
другого. Но возможны и те случаи, когда сущность человека не
обязательно заключается в том, что отличало бы его от тех же жи-
вотных, а отличие заключается не в том, что есть его сущность.
В дальнейшем мы будем рассматривать способы выделения чело-
веческого в человеке с обеих указанных позиций.

Человеческое можно также различить исходя из его источ-
ника: в одном случае это сам человек, в другом – что-то вне его.
В качестве примера первого можно вспомнить работы Р. Декарта,
в которых говорится, что сущность человека заключается в его
способности мыслить [Декарт, 2013], Ж.-П. Сартра, который, хотя
и отрицает сущность человека, предшествующую его существова-
нию, фактически признает ее, меняя формулировку на «априорные
пределы, которые очерчивают ситуацию человека в универсуме»
[Сартр, 1989, с. 335]. Аргументы в защиту второй точки зрения
находим в работах А. Шопенгауэра, Ф. Ницше или П. Флоренского.
У двух первых человеческое сосредоточено в воле, которая изна-
чально вне его, а у последнего – в Боге, который у П. Флоренско-
го, очевидно, не есть человек [Флоренский, 2004].

Относительно указанного разделения сразу отметим, что
второй случай нам менее интересен, поскольку находящийся вне
человека источник человеческого подталкивает, скорее, к дискус-
сии об источнике, а не о самом человеческом, так как при такой
постановке проблемы сам источник слишком спорен. Вследствие
этого далее сфокусируемся на подходах, которые не полагают че-
го-либо внечеловеческого и от человека не зависящего, чтобы го-
ворить о человеческом в человеке.



Проблема человеческого в человеке

35

Биологический подход к человеческому

Первый подход – биологический или физический. Чаще та-
кой подход встречается как одна из граней или часть более широ-
кого, включающего в разряд человеческого в человеке что-то еще,
например, социальное (см., например [Маслихин, 2012, с. 101;
Мамзин, 2015]), как мы увидим позднее (но можно говорить и о
случаях, где биологическое как определяющее человеческое, ско-
рее, эксклюзивно [Cooley, 1992; Черниговская, 2013; Тищенко,
2009]).

Суть такого подхода заключается в отведении особой роли
биологически-природному, доступному для естественно-научного
изучения в человеке. Причем, если указание на человеческое дает-
ся с целью отличить его, то акцент делается на его биологической
уникальности. А если приверженца такого подхода интересует вы-
деление человеческого в человеке безотносительно к чему-то
внешнему, тогда на первый план выходит сущностная значимость
биологической природы для человека и наделение ее силой при-
чинности по отношению к прочему, что есть в человеке, например,
социальному [Cooley, 1992].

Обнаруживается ряд проблем при обоих способах понима-
ния человеческого. В отношении способа отличия применение та-
кого подхода не позволяет отличить, например, человека от зомби.
Д. Чалмерс в рамках философии сознания выдвигает тезис о том,
что нет ничего, что исключало бы возможность существования
существ, физически идентичных человеку, но не обладающих
сознанием [Chalmers, 1996]. Кроме того, биологическая уникаль-
ность человека не абсолютна – можно найти сходство с различны-
ми животными в его физическом строении, что также необходимо
принимать во внимание.

Если биологический подход к человеческому в человеке –
попытка определить его сущность, стоит помнить об ограничениях
естественно-научного знания, которое не в состоянии объяснить
человека во всех его проявлениях, опираясь на одну только биоло-
гию в широком смысле слова, что подталкивает к выводу о сомни-
тельности такого подхода [Duprѐ, 2001, p. 211].



Горбачев М.Д.

36

Социальный подход к человеческому

Социальный подход к определению человеческого в чело-
веке, с одной стороны, отсылает к трудам Аристотеля, а с другой –
к марксизму. У Аристотеля социальность человека лишь количе-
ственно отличается от социальности животной. В связи с этим в
качестве способа выделить человека на фоне остального (в частно-
сти животного) такое человеческое не может быть использовано
из-за невозможности измерить социальность того или иного суще-
ства. Кроме того, мы не уверены, что сама концепция социального
такова, что, оставаясь верной, может быть в принципе измерена
исходя уже из ее внутренних особенностей, а не наличия способов
для такого измерения. Однако неуникальность человека как соци-
ального существа не означает невозможность заключения в соци-
альном его сущности. Здесь проблематично то, что человек может
быть асоциальным – по своему желанию или по воле обстоя-
тельств. Но в таком случае мы были бы вынуждены сказать, что
человек прекращает быть человеком, а это может быть верным
только в том случае, если при втором употреблении мы имеем в
виду какое-то качество, присущее человеку (часто имеют в виду
моральность). Например, могут сказать, что серийный убийца не
человек, но не в моральном смысле он им все-таки остается. Это
показывает, что то, что можно было бы назвать моральным подхо-
дом к человеческому, лишь усложняет вопрос, так как в этом слу-
чае речь идет, скорее, об отличии одних людей от других по при-
знаку, который неудачно сформулирован в силу особенностей
обыденного языка.

Здесь могут возразить, что человек может перестать быть
человеком так же, как, например, гусеница перестает быть гусени-
цей, становясь бабочкой. Однако в таком случае нужно ответить
на вопрос, кем становится человек, если он не просто становится
человеком, потерявшим или приобретшим какое-то качество как,
например, сломанная вещь. Но ответа на этот вопрос, судя по все-
му, нет.

К. Маркс наделяет социальное большей сущностной значимо-
стью [Устинов, 2016]. В зависимости от цели выделения человече-
ского в одном случае можно увидеть схожую и лишь количественно
отличающуюся социальность у животных, а в другом – асоциаль-



Проблема человеческого в человеке

37

ность у человека. Да, социальное – продукт человека, а в развитии
общества значительную роль зачастую играют отдельные люди
[Шатунова, 2017, с. 506]. Однако нет ни естественной, ни тем бо-
лее логической необходимости в социальности для человека как в
постоянном участии в различных социальных практиках и неиз-
бежной вовлеченности в общество. Конечно, мы можем указать на
неизбежную социализацию в ходе, например, воспитания, но нам
кажется, что социальность человека не стоит рассматривать как езду
на велосипеде (если научился, то на всю жизнь), а, скорее, как зна-
ние языка, которое можно утратить.

В контексте социального как человеческого стоит упомянуть
и звучащие порой указания на фундаментальные изменения соци-
ального или культуры. Так, Ж. Бодрийяр говорит о смерти социаль-
ного в массе, указывая на его кризис или, как минимум, значитель-
ные изменения [Бодрийяр, 2000]. А.В. Тимошевский и В.В. Савин
подчеркивают переход к культуре без человека, так как человек
становится пост-собой [Тимошевский, Савин, 2020, с. 104]. Такие
примеры можно было бы использовать в подтверждение неудач-
ности применения социального подхода к пониманию человече-
ского, так как оно либо исчезает в массе в первом случае, либо
претерпевает такие изменения, что уже нельзя с уверенностью го-
ворить о сохранении каких-то ключевых черт, ведь культурное и
социальное, мы считаем, связаны достаточно сильно, чтобы такой
культурный перелом оставил серьезный след в социальном. Но все
не так однозначно, ведь кризис социального не означает его исчез-
новение, а культура без человека, скорее, красивая метафора, чем
действительное положение дел, так как человек и делает культуру
возможной, а постчеловек, на наш взгляд, не более чем человек
другой эпохи, как это можно сказать, например, о современных
греках в сравнении с древними.

Социально-биологический подход

Третий подход сочетает два первых. Он связан, скорее, с вы-
делением сущностного в человеке, а не с отличением его от чего-
либо [Маслихин, 2012, с. 101; Мамзин, 2015, с. 57]. Исследователи
указывают на необходимость учета как биологического, так и со-
циального. Наряду с этим комбинированный подход не решает те



Горбачев М.Д.

38

проблемы, которые были у биологического и социального по от-
дельности. Связка биолого-социального все еще не является доста-
точной для рассмотрения человека, она не охватывает его во всех
проявлениях.

Человеческое как сущностно-уникальное в человеке

Следующие подходы мы объединили в группу, хотя в отли-
чие от предыдущих, которые выделялись на основе общего на-
правления, они таким трендом не обладают. Более того, они на
первый взгляд не имеют ничего общего помимо указания на сущ-
ность человека, на его человеческое. В качестве примеров рас-
смотрим «Dasein» М. Хайдеггера, «свободу» Ж.-П. Сартра, «гре-
зы» Ф.И. Гиренка, а также «труд и речь» Б.Ф. Поршнева. Примеры
выбраны почти случайно, так как нам важно в первую очередь
рассмотреть их в контексте тех особенностей, которые позволили
объединить эти подходы в одну группу.

Во всех случаях авторы говорят о том, в чем заключается
сущность человека в смысле специфически человеческого в нем.
Так, М. Хайдеггер называет Dasein сущностью, которая, хотя и
превосходит человека, но в том смысле, что сам человек всегда с
собой не совпадает, всегда больше себя [Heidegger, 1991, S. 62].
Здесь не стоит сбиваться на то, что порой М. Хайдеггер синони-
мизирует сущность и Dasein. [Heidegger, 1976, S. 397] С этим со-
глашается, как нам кажется, и А.В. Вавилов, который утвержда-
ет, что Dasein именует сущность человека [Вавилов, 2020, с. 67].
Ж.-П. Сартр, заменяя слово «сущность» уже упоминавшейся ра-
нее формулировкой и указывая на предшествие существования
сущности, указывает тем самым на свободу, благодаря которой во
время существования и формируется сущность, как на то самое
человеческое в человеке [Сартр, 1989].

Ф.И. Гиренок говорит о способности человека грезить как о
человеческом в нем, прямо указывая при этом в отличие от преды-
дущих авторов и на нечеловеческое в человеке, соотнося его, как
правило, с животным или алгоритмическим [Гиренок, 2021].
У Б.Ф. Поршнева человеческое – это труд и делающая его воз-
можным речь [Поршнев, 2006]. Хотя труд и речь у человека воз-
никают потому, что он уже человек, и они могут у него возник-



Проблема человеческого в человеке

39

нуть, а когда, скорее, вопрос времени [Поршнев, 2006]. Здесь про-
слеживается указание на человеческое как свидетельство человека;
т.е. речь в этом случае идет не только о сущности человека и о
том, что отличает его от всего остального, но и о своеобразных
маркерах человека. Да, в трех предыдущих случаях мы также мо-
жем сказать, что то, чему присущи Dasein, свобода или способ-
ность грезить, – человек, и тогда все это будет выполнять и роль
свидетельства, но дело в том, что при таких подходах человек и
человеческое одновременны: есть человек, есть и человеческое, и
наоборот. Конечно, даже тогда сохраняется важное различие: спо-
собность грезить уже есть как спонтанно реализуемая и реали-
зующаяся, а способность обладать речью и быть способным тру-
диться лишь потенциальны и реализуются единожды в будущем,
после чего заменяются уже способностями использовать речь и
трудиться.

Тем не менее в обозначенных подходах присутствует важ-
ный общий момент – все они, во-первых, предполагают наличие в
человеке некоего нечеловеческого; во-вторых, отождествляют чело-
веческое как сущность с тем, что отличает его; и в-третьих, это от-
личие является не необходимым, но предположительно естествен-
ным. В каждом из этих пунктов есть вызов для тех, кто пытается
выделить в человеке человеческое.

Во-первых, необходимо концептуально оправдать заявление
о наличии нечеловеческого в человеке, так как оно в этом случае
так же присуще, как и человеческое, и конституируется уже самим
определением последнего, если оно делается путем выделения че-
го-то в человеке на фоне остального в нем же. Единственным
стоящим внимания выходом из такого затруднительного положе-
ния может показаться определение нечеловеческого как того, что
не является для человека специфическим, т.е. присуще не только
ему. Однако это слабый ответ, что будет видно далее.

Во-вторых, спорно решение связывать сущность человека и
его отличие от остального. Это так не только потому, что нет ка-
кой-либо необходимой связи между ними, но уже из-за сомни-
тельности самого понятия «сущность», если мы используем его не
как те границы, в которых реализуется человек (в таком смысле
используют иногда формулировку «природа человека»). Напри-
мер, у Ж.-П. Сартра можно найти три сущности: та, которой



Горбачев М.Д.

40

предшествует существование, – индивидуальная сущность; та, что
задает границы возможностям реализации существования и соот-
ветственно той, первой, сущности (действительно, на наш взгляд,
оправданное понимание понятия сущности человека); та, которая
связана с отличающим человека, самым главным в нем – свободой
[Сартр, 1989]. Это особенно интересно, учитывая, что Ж.-П. Сартр,
наоборот, пытался от сущности отказаться. И это подводит нас к
третьему вызову и пояснению слабости возможного ответа на
первый.

В-третьих, то, что, по мнению представленных авторов, от-
личает человека от остального, делает это не по необходимости, а
по естественному предположению авторов подходов. Здесь следу-
ет различать логическую и естественную необходимость: в первом
случае необходимость не зависит от действительного положения
дел, а такова в силу самой себя; во втором случае мы описываем
то, что истинно в силу действительного положения дел. Многие
могут не согласиться с концепцией естественной необходимости
[Toyoshima, 2020]; в частности и мы считаем саму формулировку
неудачной, так как, по нашему мнению, не следует называть то,
что истинно не в силу самого себя – т.е. логически – истинным не-
обходимо (по необходимости). Однако естественные истины есть.
Например, то, что человек может желать (при отсутствии физиче-
ских причин, препятствующих этому), истинно, но не логически
необходимо.

В случае описанных подходов то, что отличает человека и
что эти подходы из-за такого отличия утверждают как его специ-
фически человеческое, отличает его только от всего, что мы знаем,
но не от всего, что действительно есть. Строго говоря, даже отли-
чие его от известного нам является предположением, хотя, вероят-
но, верным. Но, когда речь заходит об отличии человека от всего,
то мы должны либо предположить, что уже знаем все, либо что
все, что мы узнаем, не будет обладать тем же, что мы, согласно
описанным или подобным подходам, назвали человеческим. Но,
как мы сказали, это предположение, а не знание. По этой же при-
чине нельзя оправдать предложенным способом наличие в челове-
ке нечеловеческого, так как, если о человеческом как о не просто
присущем человеку, но присущем только ему, мы предполагаем,
то и о нечеловеческом мы также предполагаем.



Проблема человеческого в человеке

41

Ускользающее человеческое

Еще одним подходом к определению человеческого в чело-
веке является указание на его сущностную изменчивость (см. на-
пример [Смирнов, 2005; Хоружий, 2002]). В контексте этого под-
хода акцент делается не столько на уникальности человеческой
изменчивости (хотя она и признается), сколько на том, что она яв-
ляется сущностной чертой человека.

Так, С.А. Смирнов указывает на человека как человека пере-
хода – способного меняться и менять себя, в контексте которого не
релевантно говорить о какой-либо фиксированности его сущности
[Смирнов, 2005]. Схожим образом поступает и С.С. Хоружий, го-
воря, что за человеком «утверждается определенное бытийное на-
значение, которое заключается в актуальной бытийной трансфор-
мации, трансцендировании исходной человеческой природы»
[Хоружий, 2002]. И мы согласны с тем, что человек в силу своей
свободы и спонтанности делает себя. Также мы согласимся с
С.С. Хоружим в том, что первичная инстанция этих трансформа-
ций – сам человек [там же]. Однако нас в настоящей работе интере-
сует именно человеческое в человеке. В этом контексте утвержде-
ние об изменчивости человека схоже с упомянутой ранее позицией
Ж.-П. Сартра, где он также говорит об отсутствии предзаданной
сущности человека, но при этом указывает на некоторую границу,
в пределах которой подобная изменчивость реализуется [Сартр,
1989]. И он, и С.С. Хоружий со С.А. Смирновым, говоря о том, что
человек создает себя, вынуждены признавать границу человече-
ского или наличие сущности – пусть и в форме изменчивости, не-
предзаданности. Например, едва ли кто-либо из них считает, что
человек может перестать быть человеком, ведь тогда та изменчи-
вость и нефиксированность либо присуща не только человеку, ли-
бо мы должны признать, что то, кем он стал, все еще находится в
границах могущего быть присущим человеку. Кроме того, мы со-
гласны с тем, что у человека нет фиксированной сущности в том
смысле, что он может реализовывать свои свободу и спонтанность
в рамках присущего ему как таковому. Но для рассматриваемой в
статье проблемы важно то, что указание на изменчивость человека
как человеческое в нем сталкивается с подобными обсуждаемым
ранее проблемами. Нет достаточных аргументов в пользу того,



Горбачев М.Д.

42

почему именно это присущее человеку, которое, отметим, действи-
тельно ему присуще, мы должны считать особенно человеческим.
Указания на уникальность не просто не достаточно – его нельзя
сделать, так как оно будет лишь предполагаемо.

Тем не менее хотелось бы подчеркнуть, что изъятие пробле-
матики человеческого в человеке из представленных концепций
ничуть не умаляет их достоинств, так как разговор о человеческом
как не более чем присущем человеку и оставляет простор для по-
иска этого присущего, и избегает проблем концептуализации спе-
цифически человеческого.

Человеческое и постгуманизм

Может показаться, что наша позиция близка современным
постгуманистическим тенденциям, которым как раз зачастую про-
тивопоставляют себя те исследователи, которые изучают челове-
ческое в человеке как нечто уникальное или сущностное. Однако
это впечатление обманчиво, так как постгуманизм, на наш взгляд,
совершает схожую ошибку, но делает это в другом направлении, о
чем мы далее скажем подробнее. Перед этим мы укажем, почему
нас интересует именно постгуманизм, а не еще и трансгуманизм,
который на протяжении последних лет приобрел не меньшую под-
держку со стороны научного сообщества. Дело в том, что трансгу-
манизм интересует совершенствование человека, преодоление его
биологического; здесь не происходит необходимого отказа от ан-
тропоцентризма [Post-and transhumanism … , 2015]. Иными слова-
ми, трансгуманизм просто не так важен в контексте рассматривае-
мой проблемы в отличие от постгуманизма, так как его интересует
не столько человеческое в человеке, сколько его совершенствова-
ние с технологической точки зрения. Постгуманизм же, как верно
отмечает А.И. Криман, представляет собой поворот от человека и
к не-человеку в рамках деантропологизации философского дис-
курса [Криман, 2020].

Известная представительница постгуманистической линии
Р. Брайдотти утверждает, что постгуманизм ищет альтернативу
гуманизму в условиях тех изменений, в рамках которых последний
потерял часть своей поддержки [Braidotti, 2013]. Однако мы счита-
ем, что эта альтернатива все еще находится во многом в тех же



Проблема человеческого в человеке

43

плоскостях, что и гуманизм. В частности в вопросе о человеческом
в человеке. С одной стороны, постгуманизм «пытается выйти за
пределы любых бинарных оппозиций: человеческое – нечеловече-
ское…» [Криман, 2019, с. 139], а с другой, как далее пишет
А.И. Криман, «понятие субъектности перестает быть атрибутом
[только] человеческого» [там же, с. 140].

В таком случае постгуманизм не только не уходит от попы-
ток определить человеческое в человеке – сущностно или исходя
из уникальности, а совершает еще и попытку найти это не в чело-
веке. Он не говорит о нечеловеке без оглядки на человека, а видит
в человеке нечто, что считают специфически человеческим и ука-
зывает, что это не таково. При этом постгуманизм интересует,
скорее, человеческое с точки зрения его уникальности, так как,
если мы присвоим, например, стулу субъектность, эта субъект-
ность не обязательно перестанет быть сущностно человеческим
или станет сущностно стульным. Но здесь мы сталкиваемся с теми
же проблемами, если все еще смотрим на человеческое и нечелове-
ческое не как на то, что присуще или не присуще человеку. В кон-
тексте человеческого как уникального в то время, как указанные
ранее подходы к человеческому не могут подтвердить эту уни-
кальность, постгуманизм не может подтвердить неуникальность.
Во-первых, по причинам уже указанным, а во-вторых, в силу то-
го, что человек в отличие от мира, частным случаем которого бу-
дет то нечеловеческое, которое интересует гуманизм, доступен
нам особым образом – от первого лица. И только таким образом
нам доступна наша субъектность. Поэтому для утверждения о не-
уникальности того или иного присущего человеку и считаемого
кем-либо специфически человеческим нужно знать если и не все
остальное в мире, то хотя бы одно, в чем это также наличествует.
Например, когда Дескола пишет о неуникальности нашей культу-
ры, он, скорее, имеет в виду ту, что сегодня можно назвать запад-
ной [Descola, 2013, p. 122]. Но, если мы экстраполируем в духе
постгуманизма это указание на культуру вообще, то нам придется
говорить о наличии культуры, например, у животных или у кам-
ней. Но культуру культурой делает смысл, который, в свою оче-
редь, есть благодаря воображению [Горбачев, 2021]. Значит, нам
нужно доказать и то, что животные или камни воображают, что с
точки зрения третьего лица, нам кажется, сделать нельзя.



Горбачев М.Д.

44

Заключение

На этом этапе мы не видим удачных подходов к определе-
нию человеческого и возможности доработать их. Но дело не в
том, что их авторы ошиблись, а в том, что знание о человеческом
не как о том, что присуще человеку вне зависимости от важности
этого или уникальности, а как об отличии или сущности в смысле
главного в чем-то, по крайней мере сейчас, не может быть получе-
но, т.е. вне зависимости от того, сколько альтернативных подходов
к определению человеческого мы рассмотрим, пока они делают
это в рамках указания на нечто специфически человеческое как
сущностное или уникальное, они сталкиваются с рассмотренными
в статье проблемами. Это наталкивает нас на мысль об отказе от
концепции человеческого в человеке, понимаемого в упомянутом
смысле.

В противовес такому пониманию мы предлагаем считать че-
ловеческим все то, что человеку присуще, а нечеловеческим все,
что, соответственно, не присуще. Нам кажется, что в этом случае
мы ничего не теряем, так как подходы, описанные в статье, не ли-
шаются своей значимости в качестве указаний на то, что есть в
человеке. Более того, таким шагом мы решаем проблемы, связан-
ные с теми сложностями, которые влекут за собой указанные не-
удачные понимания человеческого в человеке.

Если нас действительно интересует человек, то нам не нуж-
но противопоставлять его миру; а если нас интересует не-человек,
то не стоит совершать обратное противопоставление. Как мини-
мум, само по себе такое противопоставление – это другой вопрос.
Кроме того, отсутствие такого противопоставления на определен-
ном этапе может быть более продуктивным, так как поможет из-
бежать споров там, где, судя по всему, пока правоту той или иной
точки зрения можно лишь предполагать.

Список литературы

Бодрийяр Ж. В тени молчаливого большинства, или Конец социального. – Екате-
ринбург : Изд-во Урал. ун-та, 2000. – 96 с.

Вавилов А.В. Dasein – (не)человеческое в человеке? // История философии. – 2020. –
№ 1. – С. 62–72.



Проблема человеческого в человеке

45

Гиренок Ф.И. Введение в сингулярную философию : монография. – Москва :
Проспект, 2021. – 304 с.

Горбачев М.Д. О воображаемом // Философия хозяйства. – 2021. – № 4. –
С. 180–188.

Декарт Р. Рассуждение о методе. – Москва : Рипол Классик, 2013. – 656 с.
Криман А.И. Идея постчеловека: сравнительный анализ трансгуманизма и постгу-
манизма // Философские науки. – 2019. – Т. 62, № 4. – С. 132–147.

Криман А.И. Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // Вопросы
философии. – 2020. – № 12. – С. 57–67.

Мамзин А.С. Природа человека и проблема взаимосвязи биологического и соци-
ального // Вестник ЛГУ им. А.С. Пушкина. – 2015. – № 4. – C. 56–65.

Маслихин А.В. Природа и сущность человека // Вестник Марийского государствен-
ного университета. – 2012. – № 10. – С. 99–101.

Поршнев Б.Ф. О начале человеческой истории. Проблемы палеопсихологии. –
Москва : ФЭРИ-В, 2006. – 176 c.

Сартр Ж.-П. Экзистенциализм – это гуманизм // Сумерки богов. – Москва : По-
литиздат, 1989. – С. 319–344.

Смирнов С.А. Человек перехода. – Новосибирск : Новосиб. гос. ун-т экономики и
упр., 2005. – 536 c. – URL: http://anthropology.ru/ru/text/smirnov-sa/chelovek-
perehoda#bytie-v-perehodeа (дата обращения: 10.01.2022).

Тимошевский А.В., Савин В.В. Трансгрессии человеческого: от человека в культу-
ре к культуре без человека // Вестник СПбГИК. – 2020. – № 1(42). – С. 97–105.

Тищенко П.Д. Биотехнологическая ре-де-кон-струкция человеческого в человеке
(казус сексуальности) // Биоэтика и гуманитарная экспертиза. – 2009. – № 3. –
С. 139–138.

Устинов О.А. Концепция человека в философии К. Маркса: опыт реконструкции //
Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. –
2016. – № 4 (28). – С. 14–21.

Флоренский П. Собрание сочинений. Философия культа (Опыт православной
антроподицеи). – Москва : Мысль, 2004. – 685 с.

Хоружий С.С. К антропологической модели третьего тысячелетия // Философия
науки и техники. – 2002. – № 1. – С. 108–137.

Черниговская Т.В. Это не я – это мой мозг… Опасные времена для человеческо-
го в человеке // Отечественные записки. – 2013. – № 1. – URL:
https://www.repnoe.net/docs/Eto-ne-ya-eto-moi-mozg-Chernigovskaya.pdf

Шатунова Т.М., Терещенко Н.А. Социальное как человеческое // Вестник РУДН.
Сер. : Философия. – 2017. – № 4. – С. 505–513.

Braidotti R. The Posthuman. – Cambridge : Polity, 2013. – 229 p.
Chalmers D.J. The conscious mind: In search of a fundamental theory. – Oxford : Pa-

perbacks, 1996. – 414 р.
Cooley Ch.H. Human nature and the social order. – New Jersey : Transaction Publish-

ers, 1992. – 444 р.
Descola P. Beyond nature and culture. – Chicago : University of Chicago Press,

2013. – 488 p.

http://anthropology.ru/ru/text/smirnov-sa/chelovek-perehoda#bytie-v-perehode%D0%B0
http://anthropology.ru/ru/text/smirnov-sa/chelovek-perehoda#bytie-v-perehode%D0%B0
https://www.repnoe.net/docs/Eto-ne-ya-eto-moi-mozg-Chernigovskaya.pdf


Горбачев М.Д.

46

Dupré J. Human nature and the limits of science. – Oxford : Clarendon Press, 2001. –
212 р.

Heidegger M. Die Metaphysik des deutschen Idealismus // Heidegger M.
Gesamtausgabe. – Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann, 1991. – Bd. 49 / hrsg.
von G. Seubold. – 200 S.

Heidegger M. Wegmarken // Heidegger M. Gesamtausgabe. – Frankfurt am Main :
Vittorio Klostermann, 1976. – Bd. 9 / hrsg. von F.-W. v. Herrmann. – 488 S.

Post- and transhumanism: An introduction / ed. by R. Ranisch, S.L. Sorgner. –
Frankfurt am Main [et al.] : Peter Lang GmbH : Internationaler Verlag der
Wissenschaften, 2015. – 316 p.

Toyoshima F. Natural necessity: An introductory guide for ontologists // Applied On-
tology. – 2020. – N 15(1). – P. 61–89.

References

Baudrillard, J. (2020). V teni molchalivogo bolʼshinstva, ili Konets sotsialʼnogo.
Ekaterinburg: Publishing House of Ural University.

Vavilov, A.V. (2020). Dasein – (ne)chelovecheskoe v cheloveke? Istoriya filosofii, 1,
62–72.

Girenok, F.I. (2021). Vvedenie v singulyarnuyu filosofiyu. Moscow: Prospekt Publ.
Gorbachev, M.D. (2021). O voobrazhaemom. Filosofiya khozyaistva, 4, 180–188.
Dekart, R. (2013). Rassuzhdenie o metode. Moscow: Ripol Klassik.
Kriman, A.I. (2019). Ideya postcheloveka: sravnitelʼnyi analiz transgumanizma i post-

gumanizma. Filosofskie nauki, 62(4), 132–147.
Kriman, A.I. (2020). Postgumanisticheskii povorot k post(ne)chelovecheskomu. Vo-

prosy filosofii, 12, 57–67.
Mamzin, A.S. (2015). Priroda cheloveka i problema vzaimosvyazi biologicheskogo i

sotsialʼnogo. Vestnik LGU im. A.S. Pushkina, 4, 56–65.
Maslikhin, A.V. (2012). Priroda i sushchnostʼ cheloveka. Vestnik Mariiskogo gosu-

darstvennogo universiteta, 10, 99–101.
Porshnev, B.F. (2006). O nachale chelovecheskoj istorii. Problemy paleopsihologii.

Moscow: FJeRI-V.
Sartr, Zh.-P. (1989). Ekzistentsializm – eto gumanizm. In: Sumerki bogov (pp. 319–

344). Moscow: Politizdat.
Smirnov, S.A. (2005). Chelovek perekhoda. Retrieved from: http://anthropology.ru/ru/

text/smirnov-sa/chelovek-perehoda#bytie-v-perehodeа
Timoshevskii, A.V., Savin, V.V. (2020). Transgressii chelovecheskogo: ot cheloveka v

kulʼture k kulʼture bez cheloveka. Vestnik SPbGIK, 1(42), 97–105.
Tishchenko, P.D. (2009). Biotekhnologicheskaya re-de-kon-struktsiya chelovecheskogo

v cheloveke (kazus seksualʼnosti). Bioetika i gumanitarnaya ekspertiza, 3, 139–138.
Ustinov, O.A. (2016). Kontseptsiya cheloveka v filosofii K. Marksa: opyt rekon-

struktsii. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofiya. Psikhologiya. Sotsiologiya,
4(28), 14–21.

http://anthropology.ru/ru/text/smirnov-sa/chelovek-perehoda#bytie-v-perehode%D0%B0
http://anthropology.ru/ru/text/smirnov-sa/chelovek-perehoda#bytie-v-perehode%D0%B0


Проблема человеческого в человеке

47

Florenskii, P. (2004). Sobranie sochinenii. Filosofiya kulʼta (Opyt pravoslavnoi antro-
poditsei). Moscow: Mysl.

Khoruzhii, S.S. (2002). K antropologicheskoi modeli tretʼego tysyacheletiya. Filosofiya
nauki i tekhniki, 1, 108–137.

Chernigovskaya, T.V. (2013). Eto ne ya – eto moi mozg… Opasnye vremena dlya
chelovecheskogo v cheloveke. Otechestvennye zapiski, 1. Retrieved from:
https://www.repnoe.net/docs/Eto-ne-ya-eto-moi-mozg-Chernigovskaya.pdf

Shatunova, T.M., Tereshchenko, N.A. (2017). Sotsialʼnoe kak chelovecheskoe. Vestnik
RUDN. Seriya: Filosofiya, 4, 505–513.

Braidotti, R. (2013). The Posthuman. Cambridge: Polity.
Chalmers, D.J. (1996). The conscious mind: In search of a fundamental theory. Oxford:

Oxford Paperbacks.
Cooley, Ch.H. (1992). Human nature and the social order. New Jersey: Transaction

Publishers.
Descola, P. (2013). Beyond nature and culture. Chicago: University of Chicago Press.
Dupré, J. (2001). Human nature and the limits of science. Oxford: Oxford Clarendon

Press.
Heidegger, M. (1991). Die Metaphysik des deutschen Idealismus. In: Heidegger M.

Gesamtausgabe, 49, hrsg. von G. Seubold. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.
Heidegger, M. (1976). Wegmarken. In: Heidegger, M. Gesamtausgabe, 9, hrsg. von

F.-W. v. Herrmann. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1976.
Ranisch, R., Sorgner, S.L. (eds.). (2015). Post- and transhumanism: An introduction.

Frankfurt am Main [et al.]: Peter Lang GmbH, Internationaler Verlag der
Wissenschaften.

Toyoshima, F. (2020). Natural necessity: An introductory guide for ontologists. Applied
Ontology, 15(1), 61–89.

https://www.repnoe.net/docs/Eto-ne-ya-eto-moi-mozg-Chernigovskaya.pdf



